**EL MIEDO**.

Selecciones de la Serie de Agni Yoga

Presentado ante la Sociedad de Agni Yoga, 08 de Mayo de 2007.

1. …. Cuando los tiempos sean difíciles repite: "No obstante, voy hacia un Jardín de Belleza. No temo a los portales predestinados. ¿Por qué está el Escudo sobre mí? Para salvaguardarme. Si surgen nuevos diques, los cruzaré, ¡porque yo no tengo miedo!" Iluminación, I: VIII: 1; Hojas del Jardín de Morya II, 31.
2. Es de gran importancia acercarse a las sendas elevadas sin ser un médium y sin renunciar a la vida terrenal. Donde hay argumento, donde hay miedo, donde existe el germen del prejuicio, ahí hay dificultad para las flores blancas. Fácil, fácil, fácil, den amor, valor y prontitud. Este no es el momento para burbujas infladas; la vanidad está fuera de lugar, especialmente cuando se compara con el acto de Cristo de lavar los pies a los pescadores.

 En la sencillez de vida, en la dignidad de la realización del servicio para el Nuevo Mundo, el amor por lo noble abre los Portales. Iluminación, II: IV: 1; Hojas del Jardín de Morya II, 128.

1. Un tipo de miedo ha atrapado a la humanidad en lo referente a diversos círculos artificiales. Ahora es el tiempo de echar a un lado las fórmulas convencionales. Ya es tiempo de enfrentar la manifestación de Tierra y Cielo con un espíritu despierto. Es tiempo de abrir los ojos y decirle a la cría de los elementos: “¡No te tengo miedo! No puedes obstaculizar el camino que se me ha señalado."

 Es tiempo de decirle a la Luz: “Vengo como vuestro ayudante, y al mismo sol le extenderé mi mano. Y mientras el hilo de plata se mantenga intacto, las estrellas mismas serán mi armadura." Así de sencillo es el camino ordenado al hombre. Y por fin los símbolos de la idolatría serán borrados por el rayo de Luz. Y se Nos permitirá ser no Dioses sino Colaboradores. Iluminación, III:I:10; Hojas del Jardín de Morya II, 270.

1. Nosotros nos deshacemos de todos los temores. Nosotros arrojamos al viento todas las plumas multicolores del miedo, las plumas azules del congelado terror, las plumas verdes de la temblorosa traición, las plumas amarillas de secretos arrastramientos, las plumas rojas de latidos frenéticos, las plumas blancas de la reticencia, las plumas negras de caídas al abismo. Es necesario repetir acerca de la multiplicidad de formas en que se presenta el miedo, de otra manera en alguna parte permanecerá una pluma gris de complaciente mascullar e incluso habrá pelusas de apresurado bullicio, pero detrás estará el mismo ídolo del miedo. Todas las alas del miedo nos llevan hacia abajo. Comunidad de la Nueva Era, 41.
2. Precisamente, sin temor y tanto como sea posible hacer las cosas por uno mismo. La manifestación de la responsabilidad personal es acertada. No milagros, no citas de nadie, no acciones sino una afirmación fortalecida por ejemplo personal. Hasta un error por haberse atrevido se remedia más fácilmente que un mascullar despreciable….

 Toma nota, sólo aquel que ha tenido valor ha tenido éxito. Pequeñas dudas crean una timidez servil.

 Precisamente en estos días de grandes enfermedades del planeta es importante estar llenos de valor. El andar a tientas no le sirve a uno, mas la espada hendirá los dañinos velos. El momento es grave y es necesario intensificar toda la valentía. Comunidad de la Nueva Era, 48.

1. La condición que Nosotros les ponemos a Nuestros colaboradores es un total deseo de aplicar en la vida Nuestros principios básicos, no en teoría sino en práctica.

 El Maestro porta la llama inextinguible del logro. La Enseñanza no es interrumpida ni por la fatiga ni por los desasosiegos. El corazón del Maestro vive por el logro. Él carece de temor y las palabras “tengo miedo” no están en Su vocabulario. Comunidad de la Nueva Era, 65.

1. Es necesario la aceleración de las fechas; de otra manera la ignorancia se solidificará. Las úlceras se han abarrotado en el umbral de la Nueva Era. El remolino ha barrido montones de basura. El saber cómo enfrentar valerosamente las abominaciones de la ignorancia provoca medidas inusuales. Finalmente, uno debería saber cómo señalar el mérito de la gente útil. ¿Por qué la gente capaz debe perecer en medio de grilletes de prejuicios?

 Se les debe preguntar a los niños si ellos pueden dejar de temer parecer ridículos ante los ojos de los demás. ¿Están ellos listos a abandonar la comodidad personal por el bien del Nuevo Mundo? Sería mejor poner estas preguntas de manera austera ya que la llama manifestada no le teme al viento.

 La devoción lo lleva a uno sobre el abismo, mas la palpitación de sensibilidad le da alas a esta devoción. Comunidad de la Nueva Era, 96.

1. Creo que todo el mundo puede leer Nuestros libros. No veo entre los que se Nos acercan quién tenga miedo. Ponga a prueba el miedo de la gente. Muéstrele las máscaras atemorizantes, luego sonría con entendimiento cuando el corazón de la gente tiemble. ¿Dónde está su confianza en el Maestro? ¿Dónde está su comprensión de dónde reside el poder? Uno puede distinguir a Nuestra gente a la primera llamada. Como la voluntad del venado se apresura la Nuestra. No conozco ninguna máscara temerosa que pueda hacer que Nuestra gente se dé la vuelta. Agni Yoga, 84.
2. El que pueda nadar debe sumergirse sin miedo en el agua. Y el que haya tomado la determinación de dominar el Agni Yoga debe transformar mediante éste toda su vida. ¿Por qué la gente piensa que puede escatimar con el Yoga una porción de su tiempo sin utilidad, mientras utiliza el resto de su tiempo al pensamiento impuro? Ciertamente, todas las acciones deben estar dirigidas a la purificación del esfuerzo ardiente individual.

Recuerde como empecé con usted el logro del Agni Yoga. Del mismo modo, guíe a sus discípulos hacia lograr el dominio del Yoga Ardiente. Como escultores, comience a dar forma a las diferentes superficies de la materia prima. De pronto y continuamente deje caer chispas del fuego de la vida desde la superficie del caos. Según el juego de la Gran Madre vaya ganando poder en los giros espirituales de la energía del Fohat, de ese modo ofrezca a la gente sin temor un entendimiento total - más completo de lo que esperaba - del conjunto de la vida en el entendimiento del Infinito. No se preocupe del ascenso y descenso del espíritu. Esto son sólo vueltas en el espiral del movimiento. Mucho peor son las inatenciones continuas y la preocupación individual. Agni Yoga, 163.

1. El camino hacia el Yoga está abierto sólo para el que reconoce que su conocimiento es insignificante; para quien rara vez piensa en las distinciones que se le otorgan en comparación con los demás; para quien no ha formado parte de los errores de las religiones; para quien, recordando la encarnación, no exagera el valor de su línea sanguínea terrestre; para el que puede repetir anualmente el sembrado de su jardín, sonriendo ante las tormentas que deshacen su trabajo anterior; para el que ha perdido la habilidad para difamar; para el que ha concentrado su esfuerzo en la búsqueda de lo Supremo Invisible; para el que ha rechazado la compañía de todos los traidores de la Verdad; y para el que se ha rodeado de pureza de pensamiento, lo que produce un aura invencible.

 Ciertamente, afirmo, que el Agni Yogui debe recibir su lugar merecido en la Tierra y más allá, pues él se ha involucrado con el elemento más sutil. Y cuando el cobarde se rebaja, el Yogui se inviste con una armadura ardiente, pues carece de miedos. Agni Yoga, 182.

1. El que teme por su vida no puede ser un héroe. Y el que desperdicia sin sentido su vida no será un héroe. El héroe lleva el recipiente con cuidado, siempre listo para ofrecerlo a la construcción del mundo futuro, como en todo, el peso de los opuestos. Un yogui entenderá esto. Entenderá el valor de contenerse, y aún así nunca estará satisfecho. El héroe es ciertamente insaciable por el logro y ansía la acción, aún así está listo para contenerse. Él actúa por espíritu, pero no se aleja de la Tierra. Imparable, nunca en retirada, no abandonará lo que ha comenzado, y no empezará ninguna acción que sea menos que desinteresada.

 Manifestemos la conciencia que sea capaz de distinguir entre la auto-consideración y la consideración hacia el Bien General. Sublime es la línea divisoria entre la auto-gratificación y la labor para la evolución del mundo. Agni Yoga, 261.

1. A pesar de que se ha hablado mucho de los obstáculos, poco se les ha usado. Entender el modo de usar los obstáculos infunde gozo al trabajo de uno. Pero tan pronto como aparece un obstáculo, la gente comienza a pensar generalmente en sus propios sentimientos, olvidándose de la ventaja que se les ha ofrecido. La gente prefiere que todo se haga en una forma usual, por medios convencionales. Pero Nosotros preferimos las acciones inesperadas y del mismo modo resultados inesperados. La gente está contenta cuando los sucesos de su vida son de lo más ordinario, pero Nosotros les deseamos éxitos mayores que esto. Enséñele a sopesar el verdadero daño y la utilidad de lo que sucede. Es difícil enviar corrientes de sucesos inusuales a la gente cuando ésta prefiere evitar los caminos inusuales. Todos nosotros conocemos personas que viven en una comodidad de auto-satisfacción. ¡Si tan sólo supieran lo que pierden por su sosiego! Las personas quieren conservar todos sus hábitos insignificantes, olvidando que los hábitos del espíritu siguen a los hábitos del cuerpo. El espíritu se debilita, y comienza a temer acciones valerosas. Por tanto, la gente se vuelve corriente, con los mismos gozos y penas convencionales.

 Aprendamos a regocijarnos de los obstáculos, sabiendo que el obstáculo bienvenido se puede usar para acelerar el éxito…. Con frecuencia vemos los grandes obstáculos, mientras pasamos por alto la cantidad de pequeños que tenemos a simple vista. Después de todo, un escorpión pequeño que no se distingue puede picar y envenenar al mismo grado que uno grande. Se necesita vista de águila, no tanto para discernir la montaña como para ver el grano de arena más pequeño. Agni Yoga, 262.

1. Piense acerca del significado del peligro. El llamado peligro no es nada más que el miedo ante la condición presente de uno. Pero si sabemos que toda condición es creada por la conciencia, la cual es inalienable, entonces no puede haber miedo por el bienestar de uno. Los peligros a los que uno suele temer son dispersados por una conciencia ampliada. Por lo tanto, el crecimiento de la conciencia es la base esencial para el progreso. Entonces no habrá peligros, sólo habrá obstáculos. Vencer los obstáculos es un medio para desarrollar energía. Si la montaña está completamente lisa, uno no puede ascender hasta la cima. ¡Bendecidas son las piedras que rompen las sandalias de los que ascienden! Convénzase, por tanto, que los peligros no existen. Agni Yoga, 406.